
Appel à contribution 

Le Crépuscule des dieux ?  
Luxuriance et repli des polythéismes  

de l’Égypte lagide et impériale 
 

 
Le colloque aura lieu à Toulouse, entre les 22 et 26 mars 2027. 
 
Résumé  
 

Ce colloque aura pour objet d’étudier les polythéismes de l’Égypte lagide puis 
impériale. Il s’agira de s’intéresser tout particulièrement à la luxuriance des formes 
divines de ces époques, mais aussi à l’affaiblissement et au repli progressif des 
polythéismes, finalement bien plus lents et tardifs qu’il n’y paraît. 

Argumentaire 

BRUNNHILDE. « Ô vous, êtres qui conservez la sève de la vie, ce que je vais 
vous dire, retenez-le bien ! – Quand vous aurez vu l’ardeur du feu dévorer 
Siegfried et Brunnhilde, quand les Filles du Rhin auront rapporté l’or aux 
abîmes, alors, dans la nuit, regardez vers le nord. Si le ciel, là-bas, 
s’illumine de clartés saintes, sachez bien tous que vous contemplez la fin 
du Walhalla. »1 

R. Wagner, Le Crépuscule des dieux, acte III, scène finale. 

  

        ​ Ainsi, Brunnhilde jetta la torche sur le bûcher de Siegfried, acte qui conduit à 

l’embrasement de la demeure septentrionale des dieux. Cet événement tragique 

annonce la destruction des puissances divines nordiques et la naissance d’un 

nouveau monde issu de leurs cendres. Sous les ors de l’opéra, tout ce qu’il reste de 

cet ordre ancien est emporté par les Néréides du Rhin. Sur les rives antiques d’Hâpi 

et de Neilos, le dramaturge peut tisser une intrigue similaire dont l’aboutissement 

serait l’effondrement des dieux égyptiens. Les trois édits de Théodose suffisent à 

cela avec l’interdiction des sacrifices (24 février 391), de la fréquentation des 

sanctuaires (16 juin 391) et du culte des puissances divines (8 novembre 392). En 

témoigne la destruction contemporaine du Sarapieion d’Alexandrie, qui fournit 

d’ailleurs le cadre événementiel idéal de l’extinction des polythéismes égyptiens et 

1 Cette réplique appartient à l’œuvre mais n’a pas été mise en partition par R. Wagner. Voir les 
commentaires dans R. Wagner, Le Crépuscule des dieux. Troisième journée de la trilogie : l’anneau 
du Nibelung, traduction française en prose rythmée exactement adaptée à la musique par Alfred 
Ernst, éd. Schott, Paris, s.d., 95. 

 



Appel à contribution 

de l’avènement du monothéisme. Dans Agora d’Alejandro Amenábar (2009), la mort 

d’Hypathie accompagne également la fin d’un monde : mue par l’impérieuse 

nécessité de l’expérimentation philosophique et refusant de céder aux feux brûlants 

de la foi, elle sacrifie sa vie dévorée par les flammes du monothéisme. Fictions et 

chimères prennent ainsi corps en érigeant certains événements comme pierres 

angulaires d’un discours généraliste : celui d’une rupture franche avec les 

polythéismes anciens, tel un rapide coucher de soleil au solstice d’hiver. 

        ​ La littérature scientifique reconnaît pourtant que les édits théodosiens ne sont 

que le reflet de réalités déjà bien présentes, en l’occurrence sur le sol égyptien, car 

le repli progressif des puissances divines a lieu entre les IVème et VIème siècles de 

notre ère. Par exemple, l’activité cultuelle d’Armant (TM Geo 812) prend fin en 340 

avec l’inhumation du dernier Boukhis (Bẖ), taureau sacré de Montou (Mnṯw), bien 

avant les édits théodosiens2. A contrario, à Philae (TM Geo 1767), les cultes osiriens 

perdurent a minima jusqu’aux dernières attestations démotiques (24 août 394) et 

grecques (20 décembre 452) ; quant au temple, il cesse théoriquement ses activités 

sous le règne de Justinien, vers 535-537, pour respecter les conventions 

diplomatiques signées avec les Nobades et les Blemmyes en 452/3, bien que ces 

derniers y vénèrent toujours Isis jusqu’en 5673. Désertées ou devenues églises, à 

des rythmes bien différents selon les localités, les demeures divines ne s’embrasent 

pas en Égypte. Nous encourageons ainsi les contributeurs à penser le repli 

progressif des polythéismes, plutôt que leur extinction, et à replacer les regards des 

auteurs chrétiens sur les puissances divines dans ce cadre. 

Tel l’astre diurne plongeant lentement sous l’horizon, déversant de multiples 

nuances et contrastes visibles dans les paysages, les puissances divines d’Égypte 

lagide et impériale connaîtraient donc un crépuscule a priori plus long et plus 

complexe. En 2009, dans la présentation du troisième tome L’Égypte du crépuscule 

de la seconde édition de l’Univers des Formes, Jean LECLANT définit ce « long 

crépuscule de l’Égypte » comme la période « qui couvre le premier millénaire avant 

3 J. H. F. Dijkstra, « Les derniers prêtres de Philae. Un mystère ? », Égypte Afrique & Orient 60, 2010, 
65 ; M. Smith, Following Osiris. Perspectives on the Osirian Afterlife from Four Millenia, éd. Oxford 
University Press, Oxford, 2017, 457-458 ; S. Ashby, Calling Out to Isis. The Enduring Nubian 
Presence at Philae, éd. Gorgias Press, Piscataway, 2020, 268. 

2 E. Lancier, « The Isis Cult in Western Thebes in the Graeco-Roman Period (Part II) », Chronique 
d’Égypte 90 (180), 2015, 404-405. 

 



Appel à contribution 

notre ère jusqu’au règne de Justinien »4. Si le temps long demeure un atout essentiel 

pour comprendre les phénomènes religieux et aborder l’histoire des mentalités, ce 

colloque considère seulement les périodes lagide et impériale du royaume 

pharaonique ; les communicants pourront toutefois s’appuyer sur les périodes 

antérieures pour éclairer les études proposées. En effet, la conquête d’Alexandre, 

l’avènement de la dynastie gréco-macédonienne et la provincialisation du royaume 

au sein de l’empire romain jalonnent et orientent les dynamiques séculaires qui 

animent les paysages religieux égyptiens. Pour autant, ce long crépuscule ne doit 

pas être considéré comme une période sombre durant laquelle les puissances 

divines égyptiennes pharaoniques seraient abâtardies par les influences 

hellénistiques puis romaines. L’obsolescence de ces conceptions évolutionnistes de 

la fin du XIXème siècle, en vigueur jusqu’au milieu du XXème siècle, doit ici être 

rappelée. On ne peut plus souscrire à l’idée que les Grecs vont « soutenir pendant 

des siècles la vieille foi de l’Égypte » et que « l’hellénisme lui communique son 

étincelle »5 ou encore que « la ville d’Alexandrie a vraiment été le creuset 

gigantesque dans lequel l’héritage culturel de la vieille Égypte ne fut pas seulement 

doré par le génie grec, mais entièrement refondu et transformé en de nouvelles 

créations »6. 

Et pour cause, les paysages religieux égyptiens lagides et impériaux sont 

luxuriants car les polythéismes apparaissent d’une complexité théologique toujours 

plus élaborée sur la longue durée. En effet, l’historien des religions de l’Égypte 

lagide et impériale peut constater une croissance exponentielle des attributs divins, 

des réseaux tissés entre les humains et les dieux, des lieux de culte et des rapports 

avec le politique. Sur les rives du Nil, les chantiers des grands ensembles cultuels 

fleurissent sous les Nectanébides, les Lagides, les Julio-Claudiens et les Antonins, 

livrant sur leurs parois les témoignages de rites hérités et enrichis, notamment par 

les nouvelles dynamiques religieuses du premier millénaire, telles que le culte des 

6 G. Vandebeek, De Interpretatio graeco van de Isisfiguur, StudHell 4, 1946, 148. 

5 G. Lafaye, Histoire du culte des divinités d'Alexandrie : Sérapis, Isis, Harpocrate et Anubis, hors de 
l'Égypte, depuis les origines jusqu'à la naissance de l'école néoplatonicienne, éd. Ernest Thorin, 
Paris, 1884, 23. 

4 J. Leclant (dir.), L’Égypte du crépuscule. De Tanis à Méroé, 1070 av. J.-C. – IVe siècle apr. J.-C. 
[1985], éd. Gallimard, Paris, 2009, 13. 

 



Appel à contribution 

dieux-enfants dans les mammisis7, l’osirianisation8 des traditions cultuelles et les 

nécropoles animales qui se multiplient. Dans le même temps, partout où résident les 

Grecs d’Égypte, les puissances divines chères à Jean-Pierre VERNANT9 s’ancrent 

dans les centres urbains, à Alexandrie comme au Fayoum ou le long de la vallée, et 

sont déclinées en spécificités toutes égyptiennes. En ce sens, le développement du 

culte d’Osiris-Apis (Wsjr-Ḥp) à Saqqarâ-nord (TM Geo 1344) et son transfert culturel 

en Sarapis (Σαράπις) dans la cité-capitale constitue un cas emblématique de la 

période, mais non une exception. Ce foisonnement de multiples formes divines au 

sein du royaume reflète L’Un et le Multiple10 d’Erik HORNUNG et le fait que les 

polythéismes soient vivants, complexes, élaborés et forgés par les choix individuels 

et collectifs. Le singulier cède ainsi volontiers sa place au pluriel tant sont grandes la 

réticularité et les variations du divin, avant que ne se produise la lente désaffection 

des dédicants au profit d’un christianisme émergent, puis triomphant. 

Cette luxuriance des polythéismes avant leur repli doit conduire à l’étude de 

sources diverses, passées au crible des critiques externes et internes. Dans la 

mesure du possible, l’enjeu méthodologique réside dans le fait d’éviter de porter un 

regard unifocal et ethnocentré sur des réalités anciennes sans convoquer ce que 

l’Égypte lagide et impériale a elle-même produit sur son sol. À titre d’exemple, on ne 

saurait prendre appui sur le De Iside et Osiride de Plutarque pour étudier les cultes 

osiriens sans confronter ce texte néo-platonicien aux sources archéologiques qui, 

seules, témoignent directement des réalités religieuses des habitants de la vallée. 

Ainsi, nous encourageons les contributeurs à lire avec pertinence les mutations 

religieuses de l’Égypte lagide et impériale au prisme des notions suivantes : 

échanges et transferts culturels ; continuum et ruptures éventuelles ; recompositions 

volontaires et mauvaise compréhension. L’enjeu sera de déterminer comment ces 

mutations religieuses de l’Égypte lagide et impériale doivent être appréhendées à 

partir des sources archéologiques étudiées. 

10 E. Hornung, Les dieux de l’Égypte. L’un et le multiple [1971], trad. P. Couturiau, 2e éd. Flammarion, 
Paris, 1992. 

9 L’idée que les dieux sont des puissances et non des personnes est énoncée pour la première fois 
par J.-P. Vernant au Colloque de Royaumont (1960), puis dans Mythe et pensée chez les Grecs. 
Études de psychologie historique, éd. Maspero, Paris, 1965, 79. 

8 Voir principalement L. Coulon, « Le culte osirien au Ier millénaire av. J.-C. Une mise en 
perspective(s) » in L. Coulon (éd.), Le culte d'Osiris au Ier millénaire av. J.-C. Découvertes et travaux 
récents, Bibliothèque d’étude 153, 2010, 1-19. 

7 Voir à ce sujet : A. Abdelhalim ali & D. Budde (eds.), Mammisis of Egypt. Proceedings of the First 
International Colloquium Held in Cairo, 27-28 mars 2019, Bibliothèque d’étude 185, éd. IFAO, 2023. 

 



Appel à contribution 

En somme, les polythéismes de l’Égypte lagide puis impériale offrent à la 

recherche contemporaine un paradoxe complexe et stimulant à explorer : la 

luxuriance des formes divines enchevêtrées en réseaux selon des théologies 

complexes et par le biais d’images et de textes coexistant sur une longue période, 

durant laquelle l’affaiblissement et le repli progressif des polythéismes est finalement 

bien plus lent et tardif qu’il n’y paraît. Afin de traiter de cette thématique, le colloque 

souhaite proposer une démarche transdisciplinaire, mobilisant et faisant dialoguer 

les approches des historiens des religions, des historiens de l’art, des philologues, 

des archéologues et des anthropologues. Dans ce cadre, les communicants seront 

invités à s’interroger sur les axes suivants : 

●​ Réticularité des hommes et des dieux : réseaux tissés par les particuliers 

et/ou les puissances divines sur le territoire égyptien ; 

●​ Fréquenter les puissances divines : polysémie, coexistence et transferts 

culturels des images, des textes et des rites ; 

●​ Le temple et le palais : rapports entre le divin et le souverain, qu’il soit 

basileus présent sur le territoire ou imperator à Rome et dans l’empire ; 

●​ Les derniers feux : repli des polythéismes et regards monothéistes sur les 

puissances divines de l’Egypte lagide et impériale. 

 
 
Modalités de contribution 
 

Cet appel à contribution s’adresse aux jeunes docteurs et aux chercheurs 

expérimentés dont les champs d’investigation portent sur les axes ci-dessus dans le 

contexte de l’Egypte lagide ou impériale. Les doctorants peuvent également 

soumettre des propositions. Seront privilégiées les approches transversales et 

comparatistes, chères à l’histoire des religions, ainsi que les études spécialisées, 

égyptologiques ou isiaques. 

 
Les propositions d’intention (une page, environ 300 mots) sont souhaitées 
d’ici le 1er mars, en indiquant le titre provisoire de la communication et la 

problématique envisagée. En cas d’acceptation, la communication ne devra pas 

 



Appel à contribution 

excéder un format de 20 minutes. Les propositions sont à envoyer au comité 

organisateur à l’adresse courriel suivante : crepusculedesdieux2027@gmail.com  

 
 
Comité organisateur 
 

Cacace Nicolas, qualifié Maître de conférences en Histoire ancienne, rattaché 
aux laboratoires PLH-ARTEMIS (Université Toulouse Jean Jaurès) & AOrOc 
(École Pratique des Hautes Études), dont les travaux portent sur la 
construction des puissances divines en Égypte lagide et impériale, notamment 
Osiris, Isis et Sarapis. 
 
Rouvière Bastien, Doctorant rattaché au laboratoire PLH-ARTEMIS (Université 
Toulouse Jean Jaurès), dont les travaux portent sur Sarapis en Égypte 
impériale. 

 
Coordination scientifique 
 

Amoroso Nicolas, Conservateur de la section des Antiquités grecques et 
romaines (Musée royal de Mariemont), dont les travaux portent sur 
l’iconographie religieuse et les pratiques cultuelles privées impériales. 
 
Bonnet Corinne, Professeur d’Histoire des religions à l’École normale 
supérieure de Pise (Polythéismes en contexte), dont les travaux portent sur les 
systèmes religieux et l’agency humaine. 
 
Donnat Sylvie, Professeur d'égyptologie à l'Université de Lille, dont les travaux 
portent sur les rites et les relations aux puissances divines égyptiennes. 
 
Lenzo Giuseppina, Maître d’enseignement et de recherche à l’Université de 
Lausanne (Religion de l’Égypte ancienne), dont les travaux portent sur les 
textes religieux, les rites et les noms divins. 
 
Veymiers Richard, Directeur général et scientifique (Domaine & Musée royal de 
Mariemont) & Professeur à l’Université de Liège (Musées et valorisation du 
patrimoine culturel), dont les travaux portent sur les contacts et transferts 
culturels dans les sociétés antiques.  
 
Winand Jean, Professeur d’égyptologie à l’Université de Liège (Langue, 
littérature et écritures de l’Égypte ancienne) & Conférencier invité au Collège 
de France (Les hiéroglyphes à la Renaissance), dont les travaux portent sur les 
langues pharaoniques et la réception de l’écriture hiéroglyphique. 

 

mailto:crepusculedesdieux2027@gmail.com

